Поиск адвентистского образа богопоклонения.
(В поисках истинного адвентистского богопоклонения)

**Ричард Холмс,
профессор Теологической Семинарии АСА Университета Андрюса.
Автор книги «Пой новую песнь».**

Поклонение и служение - одна из основных тем великого противостояния между сатаной и Христом. Весть третьего ангела в Откр. 14:9-11 делает нам самое серьезное предупреждение против ложного поклонения. Это предостережение дано на фоне повеления прозвучавшего из уст первого ангела (Откр. 14:6,7) - служить и поклоняться только Богу.

Но по причине того, что мы в своей адвентистской доктрине, не уделяли вопросу способов богопоклонения должного внимания, был создан вакуум и теперь нам приходится беспокоиться из-за того, чем же он заполняется. Мы сосредотачиваем внимание больше на том, что не подходит адвентистскому богопоклонению, вместо того, чтобы направить усилия на поиск и создание истинно адвентистского образа богопоклонения.

Нехватка внимания

Когда я начинал пасторское служение и готовил людей ко крещению, то поразился тому, что в нашей системе духовного наставничества нет ни одного урока посвященного способу поклонения. И до сего дня ничего подобного нет.

Как пасторы готовят людей к участию в поклонении Богу? И готовят ли вообще? Да и что такое вообще адвентистское богопоклонение? Чем оно отличается от поклонения Богу в других протестантских деноминациях? Есть несоответствие в том, что Церковь, которая так много внимания в доктринах уделяет значению богопоклонения, но при этом не занимается подготовкой своих членов к правильному способу поклонения!

Такое несоответствие, со всеми вытекающими последствиями, усугубляется достаточно распространенным мнением, что вопрос богопоклонения неактуален для нашей Церкви. На мой взгляд, пришло время положить конец пренебрежительному отношению к такому важному вопросу, признать его актуальность и начать уделять должное, пусть и запоздалое, внимание.

Осторожное обсуждение этой темы началось более десяти лет назад. В 1991 году большинство работ профессоров Университета Андрюса было связано с данной проблемой. Руководство Церкви со своей стороны проявило к ней заинтересованность. В некоторых местах были проведены семинары и учебные встречи. Возможно, с того времени началось возрождение идеи адвентистской практики богопоклонения. Позвольте выразить надежду на это. И если продолжить решать эту проблему осторожно и сбалансировано, то, возможно, нашей Церкви удастся избежать крайностей, которых в этом вопросе множество.

Норвал Пиз, встревоженный отсутствием у Церкви АСД заинтересованности к методам и способам поклонения, издал в 1967 году книгу «И поклонятся Ему» (Южная Издательская Ассоциация). Ее содержание проникнуто обеспокоенностью. Автор спрашивает: "Где же решение проблемы поклонения в нашей Церкви?"

Далее продолжает: "Ответ никогда не будет найден, если мы продолжим игнорировать вопрос. Если верно, что враг желает разрушить таинство христианского богопоклонения, то мы с этим должны что-то делать. Наша удовлетворенность нынешним положением - отсутствием порядка, осознанности и зрелого подхода к богопоклонению - не даст нам преимущества в борьбе с врагом. Ответ так же не будет найден в пассивном восприятии методов поклонения, заимствованных в других церквах. Мы - Адвентисты, и у нас должен быть свой, уникальный подход к проблеме... Разве не странно, что мы до сих пор не выработали адвентистский подход к вопросу богопоклонения".

Норвал попал в самую точку. Его слова, бьют в цель и сегодня, потому что к данной проблеме до сих пор серьезно не обращались. Отказ развивать учение о богопоклонение привело к литургическому заимствованию от других деноминаций, к весьма формальному многообразию и, наконец, к харизматическим крайностям. Но, как такового критерия для подобного заимствования у нас нет, и мы реагируем, по большей части, инстинктивно, определяя, что "по-адвентистски" хорошо, а что нет. Ирония в том, что мы толком не знаем, значит "по-адвентистски".

Фундаментальные вопросы

В данной статье мы не решим проблемы отсутствия доктрины богопоклонения, но мы можем начать решать ее, задавшись двумя основными вопросами: почему адвентисты поклоняются Богу и что есть истинное адвентистское богопоклонение? Так как мы стремимся базировать все наше учение на Слове Божьем, то обратимся к Библии в поисках ответа: Исаия 6:1-8. Этот драматичный рассказ о встречи пророка Исаии с Богом показывает, какой чувствительной душой обладал пророк. Он ощущал бесконечную дистанцию между падшим грешником и святым и справедливым Богом. Во время своей встречи с Богом, он учитывал эту дистанцию - вел себя в высшей степени почтительно. Непочтительность - великое зло, которое умаляет святость Бога. Бог, которого встретил Исаия, восседающего на высоком престоле, был объектом не только поклонения, но и веры.

*Святость и смирение*. Гордые люди поклоняются без страха. Для них религия понятие поверхностное, не имеющее отношение к перемене образа жизни, к суду над злом, к ограничениям. Такая религия не имеет ничего общего с картиной раскрытой в Откровении. Иоанн в 4-й и 5-й главах апокалипсиса рисует картину богопоклонения, которая станет действительностью, когда спасённые встретятся с Богом, лицом к лицу. Поклонниками Бога, согласно Исаии, являются не небесные существа, а жители земли, объединенные в группу "людей с нечистыми устами". Мы не встречаем у пророка гуманистического самопрославления и оправдания человеческой греховности. Само присутствие Бога концентрирует внимание на Его святости, при этом проявляется все человеческое несовершенство. А всякий, кто называет себя христианином, но во время поклонения выставляет на первый план человека с его нуждами, умаляет святость и величие Бога. В храме должна пробуждаться совесть и обличаться зло. Когда пробуждается совесть - это свидетельство реального присутствия Бога. Поэтому Исаия кричал: "Я погиб".

Цель посещения храма - уничтожить гордость человека и показать святость Бога. Истинное богопоклонение совершается, когда происходит и то и другое.

А что же делают небесные поклонники? Они восхваляют святость Бога - как раз то, чего нет у "людей с нечистыми устами", которые не могут этого делать, потому что это противоречит их восприятию Бога. Они воспринимают Бога, как существующего для них, а не наоборот. Людям кажется, что все дела Бога предназначены для них. Поэтому они не могут увидеть Его таким, каков Он есть - святым, всемогущим, справедливым. Однажды А. В. Тозер проницательно заметил, что заниженное представление о Боге будет разлагать ту религию, в которой оно появится.

Святость - сущность природы Бога. Она имеет не только положительное значение для человека. Поскольку Бог нравственно чист Сам в Себе, то Он нетерпим к человеческому греху. Его природа пылает гневом и уничтожает грех. Павел, в послании к Евреям 12:28,29 призывает "Итак, мы, приемля царство непоколебимое, будем хранить благодать, которою будем служить благоугодно Богу, с благоговением и страхом, потому что Бог наш есть огонь поядающий». Поскольку святость - сущность Его природы, Он не может действовать по отношению ко греху иным способом.

1 Цар.6:20 «… Кто может стоять пред Господом, Сим Святым Богом?» Вопрос, который поможет падшему человеку получить верное восприятие Бога и самого себя. Пророк Осия говорит нам, что происходит, когда говорит Бог. Божьи дети слышат Его голос, как рёв льва: Ос.11:10,11. Грешник дрожит от осознания божественного присутствия. Поэтому Исаия восклицает: "Горе мне!"

Другая сторона Божьей святости состоит в том, что Он представлен, как исполненный любви. Его святость заставляет действовать с любовью. Даже гнев и суд это проявление той стороны Его святости, которая говорит о любви. Его львиный рёв, это рёв любви, потому что Исаия спешит дать ободрение тем, кто откликается на Его голос: "возвратить Себе остаток народа Своего..." Ис. 11:11. Итак, неудивительно, что весть первого ангела призывает нас поклониться Богу в страхе и воздаянии, заслуженной славы в "день суда" (Откр.14:7).

Акцент в истории Исаии перемещается от трона к алтарю, огонь с которого очищает греховные уста человека. Алтарь это прообраз креста Христова - он символизирует милость Бога. Грех часто фокусируется в одной точке, такой греховной областью Исаии были уста. Где концентрируется грех в современных поклонниках Бога, которые служат Ему в день субботний? Там, где грех заявляет о себе, огонь Божьей благодати уничтожает его, когда человек искренно кается. Но при этом, огонь, который наполняет адвентистское богопоклонение не с Божьего алтаря, это чуждый огонь, который не очищает.

Призыв и ответ

После очищающего действия звучит вопрос, как это было и с Исаией: "Кого послать Мне? И кто пойдет для Нас?". Когда грех очищен, человек способен услышать голос Бога и отвечать на Его призывы. От соприкосновения святости и греха раздается звон, призывающий к служению. Те, кто очищен горящим углем с Голгофского алтаря никогда не будут вести прежний образ жизни. Если мы желаем быть готовыми войти в Его Царство и служить Ему, то должны испытать такое соприкосновение с Ним, какое испытал Исаия.

Некоторые люди поклоняются как Каин, создавая лишь видимость, а некоторые, как Исаия, полностью отдают себя.

Поклонение, которое описано у Исаии отражено и у Иоанна. Тот же гимн, спетый небесными поклонниками в Ис.6:3, спет небесными поклонниками в Откр.4:8. Иоанн слышит шум от множества народа, стоящего на горе Сион "..." (Откр.14:2,3) Народ Божий, это грешники, искупленные Божьей благодатью, отвечают на громкий голос Бога шумом множества своих голосов. Они воздают Ему славу за святость и благодать. Перед тем же самым троном, перед которым стоял Исаия, стоят и они, и поют ту же песнь, которую слышал Исаия от ангелов! Святость и прославление - взаимосвязанные вещи. Из-за сущности Своей природы - святости, Бог достоин той славы, которую Ему приписывают люди. Когда люди, искупленные благодатью Христова креста, признают святость Бога, они воздадут Ему достойную славу.

«Свят, свят, свят» – это полностью религиозный акцент поклонения. В нем нет светскости, смешения священного и повседневного, потому что они несовместимы. Во время богопоклонения, грешные люди входят в присутствие Всемогущего Бога, который восседает на троне - символе Его власти судить и управлять.

*Благодать на троне.* Сила Его прощения и преобразующей благодати возведена на трон для того, чтобы из грешника сделать святого человека. Это - желание Бога. "..." Кол.1:22 "..."1Петр.1:15. Силой благодати Бог действует в нас, чтобы сделать нас святыми: "..." Евр.12:10.

Как человек становится святым? Поклоняясь Святому. Ссылаясь на 2Кор.3:18 Елена Уайт замечает, что "именно созерцая, мы изменяемся".